"אַתָּה בְּעֵינַי כְּמַלְאַךְ אֱלֹהִים" (שמואל א, כט, ט)
האם בני האדם נמשכים לעסוק במלאכים משום שהם מייצגים עולם רחוק ומסתורי, או משום שעולמם שלם ונשגב משלנו? ושמא המלאך הוא רק סמל לשאיפה לשלמות בעולם או באדם? 
דף הלימוד מתמקד בפיוטים "במרומי ערץ" ו"אשר אימתך", המשווים, כל אחד בדרכו, את בני האדם למלאכים. משולש היחסים: בני אנוש, מלאכים והאל, מצטייר באורח שונה בכל אחד מהפיוטים, וההשוואה ביניהם מעלה את השאלה האם ניתן לגשר בין רוח וחומר, בין שמים וארץ, בין שלם ושבור?
1. פתיחה
נפתח בשיחה על מקומם של מלאכים בתרבות הכללית, בתרבות היהודית, ובעולם האישי של הלומדים. ניעזר במקורות הבאים, המביעים פנים שונים בשאלת היחס בין המלאכים לבני אנוש:
[image: image1.jpg]




***
כדאי להפנות את תשומת לב המשתתפים לניגוד שבין שני המקורות האחרונים (פסקל והגמרא בחגיגה), ולפתח דיון בשאלה, האם מלאך הוא סמל לאידיאל של שלמות. ניתן למשל לשאול, למה אנו מתכוונים כשאנו מכנים אדם "מלאך" - האם זו בהכרח מחמאה? מתי אנו משתמשים בכינוי זה ואיזו נימה נוספת חבויה בו? 
2. בִּמְרֹומֵי עֶרֶץ / ר' יוסף אבן אביתור
האזנה לפיוט בביצוע המדרגות (http://www.piyut.org.il/textual/949.html).
בִּמְרֹומֵי עֶרֶץ כִּסֵא שִׁבְתֶּךָ          וּבִשְׁכוּנֵי אֶרֶץ עוֹז מֶמְשַׁלְתֶּךָ
אֵלֶה יַעֲרִיצוּן גְּאוֹן תִּפְאַרְתֶּךָ      וְאֵלֶה יַקְדִישׁוּן לְשֵׁם מַמְלַכְתֶּךָ
אֵין קָדוֹשׁ כַּה' כִּי אֵין בִּלְתֶךָ
בִּמְרֹומֵי עֶרֶץ כִּסֵא מַהֲלָלוֹ        וּפִנוֹת שׁוּלָיו מְלֵאִים הֵיכָלוֹ
מֵהֶם מִימִינוֹ וּמֵהֶם מִשְׂמֹאלוֹ   שְׂרָפִים עוֹמְדִים מִמַּעַל לוֹ
וּבִשְׁכוּנֵי אֶרֶץ יְדוּעִים עַם הַאֵל  נִצָּבִים הַיּוֹם כְּדַל הַשּׁוֹאֵל
מְהַלְּלִים וּמוֹדִים לְצוּר פּוֹדֶה וְגוֹאֵל
וְהִקְדִישׁוּ אֶת קְדוֹשׁ יַעֲקֹב
וְאֶת אֱלֹהֵי יִשְׂרָאֵל
בִּמְרֹומֵי עֶרֶץ מַלְאֲכֵי רוּם יַחַד יוֹצְאִים בְּאֵימָה וְשָׁבִים בְּפַחַד
וּמַעֲרִיצִין בְּרַעַד לְמֶלֶךְ מְיֻחָד שֵׁשׁ כְּנָפַיִם שֵׁשׁ כְּנָפַיִם לְאֶחָד
וּבִשְׁכוּנֵי אֶרֶץ קְהִלּוֹת קְהִלּוֹת              קְרֵבִים הַיּוֹם בְּחָמֵשׁ תְּפִלּוֹת
וּמַקְדִישִׁים הָאֵל בִּתְשׁוּאוֹת הֲמוּלוֹת   וְאַתָּה קָדוֹשׁ יוֹשֵׁב תְּהִלּוֹת
***
הפיוט "במרומי ערץ" הוא פרי עטו של הפייטן ר' יוסף אבן אביתור, איש תורה ופיוט בן המאה העשירית, ששירתו היא נקודת ציון משמעותית בהתפתחות תור הזהב בספרד בפרט ובשירה העברית בכלל. הפיוט מושר בקהילות ספרדיות בתפילת מוסף של יום הכיפורים.  לפירוש הפיוט, ולהסבר קצר על מאפייני סוגתו, ראו באתר "הזמנה לפיוט": http://www.piyut.org.il/textual/949.html
· לאחר הקשבה לפיוט, ננסה לפענחו: אילו מילים בפיוט מתארות את בני האדם, ואילו מתארות את המלאכים? נעמוד על הסימטרייה הבולטת בפיוט בין אנשים למלאכים, העולה הן מהתוכן והן מהצורה: החריזה, המצלול ומבנה הטורים. דוגמה בולטת לסימטרייה ולשותפות בין המלאכים לבני האדם היא ראשית הפיוט: 
בִּמְרֹומֵי עֶרֶץ כִּסֵא שִׁבְתֶּךָ          וּבִשְׁכוּנֵי אֶרֶץ עוֹז מֶמְשַׁלְתֶּךָ
אֵלֶה יַעֲרִיצוּן גְּאוֹן תִּפְאַרְתֶּךָ      וְאֵלֶה יַקְדִישׁוּן לְשֵׁם מַמְלַכְתֶּךָ
***
3. אשר אימתך באראלי אומן/ מיוחס ליניי או לרבי אלעזר בירבי קליר 
האזנה לפיוט בביצוע ניצן חן רזאל, אילן דמרי, המדרגות והאשכנזים (http://www.youtube.com/watch?v=7gZCh8xXXQQ)
	אֲשֶׁר אֵימָתֶךָ 


	

	בְּאֶרְאֶלֵּי אֹמֶן
בְּאַבִּירֵי אֹמֶץ 


	בִּבְלוּלֵי קֶרַח
בִּבְדוּדֵי קֶדַח 


	וּמוֹרָאֲךָ עֲלֵיהֶם 


	וְאָבִיתָ תְהִלָּה 


	מִגְּלוּמֵי גוּשׁ
מִגָּרֵי גַיְא 


	מִדְּלוּלֵי פֹעַל
מִדַּלֵּי מַעַשׂ 


	וְהִיא תְהִלָּתֶךָ 


	

	אֲשֶׁר אֵימָתֶךָ 


	בַּהֲמוֹן מַלְאָכִים
בְּהִלּוּךְ מַחֲנוֹת 


	בְּוַעַד אֲלָפִים
בְּוֶכַח רְבָבוֹת 


	וּמוֹרָאֲךָ עֲלֵיהֶם 


	וְאָבִיתָ תְהִלָּה 


	מִזִּיו שׁוֹנֶה
מִזֹּהַר כָּבֶה 


	מֵחֲסֵרֵי שֵׂכֶל
מֵחוֹרְשֵׁי רֶשַׁע 


	וְהִיא תְהִלָּתֶךָ 
אֲשֶׁר אֵימָתֶךָ 
בְּטִפּוּחַ עֲרָבוֹת
בְּטִכּוּס שְׁחָקִים 
בְּיִקְרַת עֲרָפֶל
בִּירִיעַת מְעוֹנָה 
וּמוֹרָאֲךָ עֲלֵיהֶם 
וְאָבִיתָ תְהִלָּה 
מִכְּתוּמֵי שֶׁמֶץ
מִכְּמוּסֵי כֶתֶם 
מִלְּכוּדֵי פַח
מִלְּעוּנֵי מַר 
וְהִיא תְהִלָּתֶךָ 
אֲשֶׁר אֵימָתֶךָ 
בְּמַסְלוּלֵי זְבוּל
בִּמְרוֹמֵי שְׁפַר 
בִּנְטִיַּת דֹּק
בִּנְחִיַּת עָבִים 
וּמוֹרָאֲךָ עֲלֵיהֶם 
וְאָבִיתָ תְהִלָּה 
מִסְּרוּחֵי מַעַשׂ
מִשְּׂבֵעֵי רֹגֶז 
מֵעֲדוּרֵי אֱמֶת
מֵעֲמוּסֵי בָטֶן 
וְהִיא תְהִלָּתֶךָ 
בִּצְדוּדֵי אַרְבַּע
בִּצְנוּפֵי שֵׁשׁ שֵׁשׁ 


	אֲשֶׁר אֵימָתֶךָ 


	בְּפוֹתְחֵי קָדוֹשׁ
בְּפוֹצְחֵי בָרוּךְ 


	בִּצְדוּדֵי אַרְבַּע
בִּצְנוּפֵי שֵׁשׁ שֵׁשׁ 


	וּמוֹרָאֲךָ עֲלֵיהֶם 


	וְאָבִיתָ תְהִלָּה 


	מִקְּרוּאֵי עַיִן
מִקּוֹרְאֵי בְחִנּוּף 


	מֵרְחֵקֵי אֱמֶת
מֵרֵיקֵי צֶדֶק 


	וְהִיא תְהִלָּתֶךָ 


	

	אֲשֶׁר אֵימָתֶךָ 


	בִּשְׁבִיבֵי אֵשׁ
בִּשְׁבִילֵי מַיִם 


	בִּתְלוּלֵי רוֹם
בְּתַלְתַּלֵּי גֹבַהּ 


	וּמוֹרָאֲךָ עֲלֵיהֶם 


	וְאָבִיתָ תְהִלָּה 


	מִבָּשָׂר וָדָם
מֵהֶבֶל וָתֹהוּ 


	מֵחָצִיר יָבֵשׁ
מִצֵּל עוֹבֵר 


	וּמִצִּיץ נוֹבֵל
מַשְׁלִימֵי נֶפֶשׁ 


	מַפְרִיחֵי רוּחַ
וּמְעִיפֵי חַיָּה 


	וַחֲנִיטֵי נְשָׁמָה
וּמוֹצִיאֵי יְחִידָה 


	וְנִשְׁמָעִים בַּדִּין
וּמֵתִים בַּמִּשְׁפָּט 


	וְחַיִּים בְּרַחֲמִים
וְנוֹתְנִים לְךָ פְּאֵר חַי עוֹלָמִים 


	וְתִפְאַרְתְּךָ עֲלֵיהֶם 


	

	נוסח השיר על פי דניאל גולדשמידט, מחזור אשכנז ליום הכיפורים

***
"אשר אימתך באראלי אומן" מושר בקהילות אשכנז בתפילת מוסף של יום הכיפורים. ייחוסו אינו הוכרע: יש המייחסים אותו לרבי אלעזר בירבי קליר, ויש המייחסים אותו ליניי. תוכן הפיוט בולט בייחודו: הוא אינו מתאר את עליונות המלאכים על פני האדם, ולא את השלמתם זה לזה, אלא מצייר בקווים מיוחדים את עדיפות האדם בעיני האל ועליונותו על פני המלאכים, דווקא בשל חולשותיו ופגמיו. הפיוט מאופיין אפוא בניגוד מעניין בין דימוייו המלעיגים על בני האדם, להעדפתם על פני המלאכים. 
לפירוש הפיוט ראו באתר "הזמנה לפיוט": http://www.piyut.org.il/textual/572.html
· נאסוף עם המשתתפים את הדימויים המתארים את בני האדם מזה, ואת המלאכים מזה, ונבחן מתוך רשימת התיאורים איזו הייררכיה עולה בו בין בני אנוש למלאכים.
· נצביע על הניגודיות בין התיאורים הנלעגים של בני האדם לבין העדפת האל את תפילתם, ונשאל את המשתתפים כיצד יש להבין שילוב זה.
· נחתום את העיון בפיוט זה בקריאת מדרשי חז"ל העוסקים אף הם בשאלת היחס בין תפילת המלאכים לתפילת האדם. לסיום נבחן שוב את הפיוט לנוכח מסורות חז"ל הקדומות לו: האם וכיצד מצטרפת התמונה המצטיירת בפיוט לאחד מן המדרשים, או שהיא נבדלת מהם.

***
לסיום:



"'ההבדל בין איש ומלאך הוא פשוט, המלאך הוא בעיקר מבפנים, והבן-האדם הוא בעיקר מבחוץ'. כה אמרה אנה בת-השש, הַמְכֻנָּה לעתים עכברונת, זום, או גיל".
פין, מר אל כאן אנה (בתרגום אוריאל אופק), תל אביב תשמ"ז, עמ' 7
· נחשוב עם המשתתפים על דברי אנה המצוטטים לעיל. ננסה להבין את אמירתה, ולבחון את יחסינו כלפיה.  
· בפיוט "אשר אימתך" ראינו ניגוד בין עליבות האדם ביחס למלאכים, לעדיפות תפילתו בעיני האל. נשאל את המשתתפים האם גם בציטוטים הבאים הם מזהים ניגוד בין נמיכות בני האדם לבין עדיפותם על פני המלאכים. נבחן האם יתרון בן האנוש הוא למרות חוסר שלמותו או בגללו.  
"אז אמרו מלאכי חבלה לפני הב"ה: התורה טהורה ואנו טהורים לך, נאה לנו לקבל את התורה, ולמה תבקש ליתנה לבני אדם שהם מלאים לכלוך וטומאה? מיד אמר להם משה: מה צורך לכם לקבל את התורה? והלא בתורה כתיב: כי יהיה בך איש אשר לא יהיה טהור. וכי טומאה יש בכם? מיד שתקו כולם ולא היה להם מענה. מיד נאזר משה עוז וגבורה ואמר למלאכים: למה תשתקו? מי שיש לו מענה בפיו ויעננו. אמרו לו: אתה ילוד אישה וסופך למות, היאך נתגאית לעלות אצלנו? ואנו נחיה לעולם ושומרים מן המות, מאש וממים אנו ברואים. מיד עלה עטרת בראש משה ונולד נוגה בפני משה, שנאמר: ויהי ברדת משה מהר סיני ומשה לא ידע כי קרן עור פניו". וכשראו המלאכים שהב"ה מחזיקו מיד ברחו כולם".
מדרש עשרת הדיברות, פרק ב
"She [Susan] said: what good would wings be if you couldn't feel the wind on your face?"
(מתוך הסרט "מלאכים בשמי ברלין" Der Himmel über Berlin) 
· מסוגיית היחס בין המלאך לבן-האנוש נשוב לחלקיו השונים של כל אדם ואדם: נשאל את המשתתפים האם לדעתם כוחות האדם נובעים ממקומות שלמים, נשגבים, או אולי מחסרונות וקשיים? 
(ניתן להתייחס לייצוג הוויזואלי של מלאך כ"אדם עם כנפיים". בסיס תיאורו הוא אנושי, לא אלוהי. 
כך גם, ניתן להזכיר את עיצוב הסרט "מלאכים בשמי ברלין" בו המלאכים רואים בשחור-לבן, והאנשים בצבעים). 
נספח:
פיוט יפה נוסף המתייחס לשאלה הנידונה בדף, הוא "ירעד ליבי" של ר' ישראל נג'ארה. ניתן לשמוע בביצוע ברי סחרוף והתזמורת:  http://www.youtube.com/watch?v=QE67FWPXcw0
ירעד ליבי / ר' ישראל נג'ארה
"....
בֶּן אֲדָמָה הֶבֶל נִיבוֹ   גַּבּוֹ גַּב חֹמֶר
אֵיךְ לִפְנֵי שׁוֹכֵן שְׁחָקִים   יַעֲרוֹךְ אֹמֶר
מַלְאָכִים וְגַם אוֹפַנִּים  אֵין הַלֵּל גּוֹמֵר
וְאֵיךְ אֲנִי פַרְעוֹשׁ קָטָן  אֵין הַלֵּל גּוֹמֵר
שַׂמְתִּי זֹאת לְנֶגֶד לִבִּי שַׂעֲרִי תְּסַמֵּר
אֲבָל נִשְׁעַנְתִּי עַל הוֹד אֵל  וּבוֹ אֶתְאַמֵּר
הוּא יָשִׂים בְּפִי מַעֲנֶה  לֶאֱסֹף בְּאֹמֶר
דִּבְרֵי תִּשְׁבָּחוֹת מִשְׂגַּבִּי יִשְׂרָאֵל שׁוֹמֵר"
"... על שיר זה מסופר שהוא נכתב בעקבות דברי האר"י הקדוש לר' ישראל נג'ארה כי בעת כתיבת שיריו, יורדים המלאכים לשמוע אותו. ובעקבות כך כתב ר"י נג'ארה את שירו זה..."
 (http://www.piyut.org.il/textual/90.html)
"אמר להם (הקב"ה למלאכים): 


"..יכולים אתם לעמוד ולקרות שמות לכל הבריות שבראתי?" 


ועמדו ולא יכלו.


מיד עמד אדם וקרא שמות לכל שנ' "ויקרא אדם שמות לכל הבהמה" 


כיון שראו מלאכי השרת שבו לאחוריהם..." 





(פרקי דרבי אליעזר, פרק יב)








יעקב נאבק עם המלאך / גוסטב דורה





בשעה שעלה משה למרום אמרו מלאכי השרת לפני הב'ה: "רבונו של עולם! מה ילוד אשה בינינו?"


אמ' להם: "לקבל תורה בא".


אמרו לפניו: "רבונו של עולם, חמדה גנוזה לך תשע מאות ושבעים וארבע דורות קודם שנברא העולם ואתה מבקש ליתנה לבשר ודם?" 


 (בבלי, שבת, פח ע"ב)








"l'homme n'est ni ange ni bete et qui veut faire l'ange fait la bete" 


(בְּלֶז פסקל)


תרגום חופשי: אין האדם לא מלאך ולא חיה. מי שמנסה לעשות עצמו מלאך, סופו שידמה לחיה








"אם דומה הרב למלאך ה' צבאות – 


יבקשו תורה מפיהו, 


ואם לאו – 


אל יבקשו תורה מפיהו" 


(בבלי, חגיגה, טו ע"ב)








"חברים מקשיבים לקולך השמיעיני. מלמד שאין מלאכי השרת משבחין עד שישראל פותחין ברינה..." 


פסיקתא זוטרתא (לקח טוב) שיר השירים, ח, יג





"חביבין ישראל לפני הקב"ה יותר ממלאכי השרת, שישראל אומרים שירה בכל שעה ומלאכי השרת אין אומרים שירה אלא פעם אחת ביום ואמרי לה פעם אחת בשבת [=בשבוע] ואמרי לה פעם אחת בחודש ואמרי לה פעם אחת בשנה ואמרי לה פעם אחת בשבוע [=בשבע שנים] ואמרי לה פעם אחת ביובל ואמרי לה פעם אחת בעולם...                                                                          


    בבלי חולין, צא, ע"ב





"ואין מלאכי השרת אומרים שירה למעלה עד שיאמרו ישראל למטה, שנאמר בְּרָן יחד כוכבי בקר, והדר ויריעו כל בני אלקים" 


(בבלי חולין, צא, ע"ב). 














