תיאור מתודי
בית מדרש 'קולות בנגב' פועל ליצירת זהות יהודית אותנטית, רלוונטית ועדכנית בקרב הלומדים, אגב רכישת ידע, הפנמתו, והבאתו לידי ביטוי בתודעה ובאורח החיים, כל אורח חיים, של הלומד.

כל מפגש נפתח בעשרים דקות עד חצי שעה של שיחה במליאה שבה נמתחים קשרים אל המפגש הקודם: אילו שאלות נותרו פתוחות, באיזו תחושה יצאו הלומדים מהלימוד, אילו שאלות המשיכו להעסיק אותם, וכיצד הדהד הלימוד בתוכם בזמן שעבר מאז ועד עתה.

בהמשך מציג המנחה את נושא הלימוד הנוכחי, את הטקסטים העומדים במרכזו, את הרציונל ואת הקשר של הלימוד לרצף הלימודי או לנושא המרכזי השנתי. 

לאחר הקדמה קצרה נשלחים הלומדים להתמודד עם המקורות בקבוצות קטנות.

הלימוד בחברותא מתבסס על שאלות מנחות אך הוא מאפשר ללומדים להעלות שאלות תוך כדי הלימוד העצמי, ומעודד אותם לבחון מה לא מובן בטקסט, מה נחווה כסתירה פנימית, וכדומה.

לאחר כשעה של לימוד עצמי, חוזרות הקבוצות אל המליאה, ובה ישמיעו את התובנות שאספו מן הלימוד. המנחה יוסיף תוספות משלו וישזור את הדברים שנאמרו לכדי אמירה משמעותית.  
דף עזר למנחה

מהו כוחו של הדיבור? שאלה זו ימיה כימי בריאת האדם. האל שאל אותו 'אייכּה' וציפה לתשובה מילולית, אף שכאל, הוא לא היה זקוק לתשובה כדי למצוא את אדם. 

מה המסר העומד מאחורי הדיאלוג בין אלוהים ואדם? 

ניתן להבין את פנייתו של אלוהים לאדם כהתרסה כלפיו, כנזיפה חינוכית, כמו הורים השואלים את בנם "מה עשית?" מול הקשקוש על הקיר או הצלחת השבורה. התשובה הנפוצה ביותר לשאלה זו היא "כלום", או "זה לא אני".  

עצם השאלה מייצרת דיאלוג של מאשים ונאשם, ודוחקת את העונה לעמדה של התגוננות – במילים.
התשובה של אדם יוצרת חטא נוסף בתוך החטא הראשון – לאחר שאכל מן הפרי האסור הוא חש רגשות אשם, וכעת הוא משתמש במילים כדי להסוות, להסתיר, לכסות, לנוס על נפשו. בדיבור הישיר הראשון של האדם עם אלוהים הוא מכחיש נמרצות את מעשהו הנורא, ועונה בנימה מניפולטיבית.

מהי, אם כן, הבשורה של התורה בנושא כה מהותי כמו כוחו של דיבור?

מה מקומו של הדיבור בחיינו? מה כוחה של מילה? 

הביטוי "מוות וחיים ביד לשון" (משלי יח, כא) מוכר לכולם. בכוחו של הדיבור לחולל שינוי. כוחה של המחשבה הבאה לידי ביטוי במילים הוא כוח בונה, ממש כשם שהוא כוח הורס.

בפרקי אבות מודגש כוחו של הדיבור האלוהי: 'בעשרה מאמרות נברא העולם'. האם האדם ירש גם כן יכולת בריאה מצומצמת בדיבור? יכולת החשיבה של האדם, שמבדילה אותו מרוב היצורים, מקבלת ערך מוסף בזכות יכולת הדיבור, שכן מעבר לתקשורת הבין-אישית, הדיבור מאפשר לנו להמשיג את המחשבות, לחוות את עצמנו, רגשותינו וללמוד על התנהלותנו בעולם. כאשר אנו מבטאים בקול מי אנחנו ומביעים את רגשותינו - אנו מאפשרים לעצמנו ולאחרים להבין אותנו טוב יותר, אנו גורמים לזולת לחוש כלפינו אמפטיה, ובאותה מידה, כאשר הדיבור הוא פוגע ומכאיב – אנו יוצרים כלפינו ניכור, כעס או תסכול.

התקשורת שלנו עם האחר אפשרית כמעט אך ורק באמצעות דיבור או כתיבה, ובאמצעותה אנו בוראים קשרים, יחסים, ולצדם יוצרים הרס וכאב קשים מנשוא.  

דף לימוד זה יעסוק בפלא הדיבור, במשמעותו עבורנו, ובשאלה, מה הוא בורא, מה הוא יוצר בעולם? ובאיזה אופן המילים דווקא מגבילות אותנו?
בספרו 'שתהיי לי הסכין', מיטיב דויד גרוסמן לתאר את הרגע המופלא שבו הילד מתחיל לתת שמות לדברים, כמו האדם הראשון שנתן שמות ליצורי הבריאה, ובכך היה שותף לבריאת העולם. פלא הדיבור הוא מצד אחד מפליא, מרגש ומאפשר; מצד שני, תוהה גרוסמן, האם העובדה שכל סוגי האור - הנהרה, הזיו, הטעמים והריחות – מצטמצמים לתוך מילה אחת, אינה מצמצמת לילד את החוויה חסרת המילים? אינה מקטינה אותה אל מול עוצמות הלב? ייתכן שהדיבור הוא מגבלה, מחיר שעלינו לשלם תמורת היכולת לתקשר עם העולם - לעד נגזר עלינו להיות לא מובנים עד הסוף באמת, וזאת בשל מוגבלותן של המילים, או בשל מוגבלותו של האחר לתפוס את מלוא החוויה כפי שאנו מבינים אותה. 

דוגמה לשיתוף פעולה מדהים בין שני אנשים היא החיבור בין משה ואהרן: "וְהָיָה הוּא יִהְיֶה לְּךָ לְפֶה, וְאַתָּה תִּהְיֶה-לּוֹ לֵאלֹהִים'. ישועתו של עם ישראל כולה תלויה בשיתוף פעולה בין שני האחים - משה כבד הפה צריך להעביר בדרך כלשהי לאהרן אחיו מסר מדויק, שיעבור לפרעה בדרך שאיננה משתמעת לשתי פנים. מערכת היחסים בין שני האחים (שהיא אגב, מערכת היחסים הטובה היחידה בתורה בין שני אחים) באה לידי ביטוי יכולת לבטא בדיבור את מה שאי אפשר לבטא במילים.  
בקטע נוסף מספר שמות, משה מתבקש לעשות נס לעיני העם ולהוציא מים מן הסלע בכוח הדיבור. אך הוא מכה בסלע בעזרת המטה שבידו, ועל כך נענש. מדוע כה כבד חטאו של משה? האומנם מעיד מעשהו על קשיי אמונה, כפי שטוענים חלק מהפרשנים, או שמא הדיבור היה קשה עליו שכן הוא היה כבד פה וכבד לשון. לא בכדי כושל משה דווקא במקום הדיבור, עקב אכילס שלו, שהוא המלווה אותו מרגע שנגלה אליו אלוהים בתחילת דרכו.

