

# 啟示錄提到的對比

神的印。獸的印

兩個婦人的異象

羔羊、龍

龍口,獸口並假先知。神,基督與聖靈,新耶路撒冷城。大巴比倫城。

基督。敵基督

# 開始前

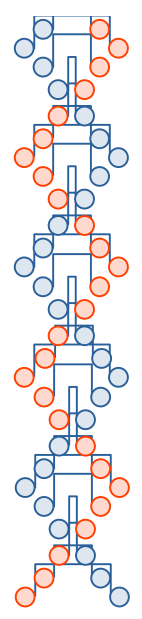
由於老約翰寫啟示錄是主讓他看到的異相,也是將來要發生的事,對身在現代的我們要很確切的明白到底是什麼?是有困難的,比方今天我們會略略的提到七頭十角獸,牠在經上所描述的直到如今是何真相,沒有說的清,也許牠此時此刻就在這世上,而且就在我們眼皮底下,但我們卻渾然不知還在爭論牠的長相。

願神給我們有智慧的心在此可以思想。

各人對經文有不同看見與解釋,相信也是蒙神允許,不論您 是持何種論調,如果對接下來的討論有不同見解歡迎分享。

#### 神的印vs獸的印



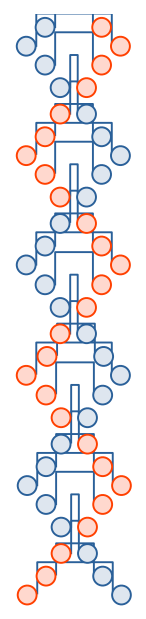


#### 神的印。獸的印

什麼是印?是被神標記為殺人犯、說謊者、作惡者。還是被標記為得勝者。

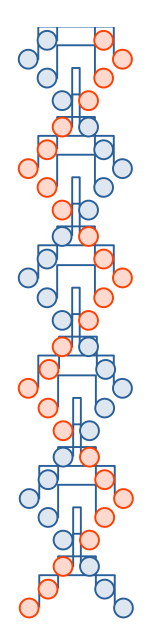
上帝在該隱(撒旦的後裔)身上做了一個標記,在那裡你可以通過他們的行為認識他們,他們是兇手、說謊者、他們製造混亂、他們行惡等等。(創世記 4:15)

在啟示錄和以西結書(9:4)中,在任何事物被摧毀或傷害之前,上帝的順從兒女身上已經有了一個印記。這個印記不是人自己親手加在自己身上的印記,而是上帝不自覺地加在人身上的印記。神為什麼要在他們身上貼上這個印記?因為他們將祂的教導和指示放在他們的面前,放在他們的腦海中。(因此放在他們的手和額頭上)。遵守他的教導和指示使他



逾越節是一個"標誌",當耶和華看到他們服從並將逾越節羔羊的血塗在門框上時,滅命使者就越過他們,保護他們免於長子的死亡。同樣,在這個時代結束時,耶和華會越過那些"遵守上帝誡命,為耶穌作見證"(啟示錄 12:17, 14:12)的人,他們帶著上帝的印記就不會遭受懲罰,因為當耶和華看到我們逾越節羔羊耶穌的血時,他就會過去。希伯來書說我們都被呼召到"長子的會眾",希伯來書 12:23。這都是關於服從。如果你想躲在他保護的翅膀下,那麼你必須服從。這是到達那裡的唯一途徑。

關於獸的印記只不過是不服從上帝和他的教導和指示。它意味著獲得此標記的人已遵循自己的願望和計劃。他們已經完成了世界體系告訴他們要做的事情。他們遵循了世界的體系,而不是上帝的體系。他們已經被世界和世界的系統同化了,並不是神的分別出來的特殊子民。在申命記 28 章中,



# 神的印

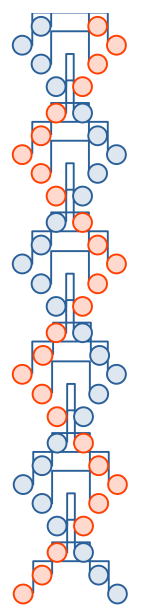
啟7:2-4我又看見另有一位天使,從日出之地上來,拿著永生神的印。他就向那得著權柄能傷害地和海的四位天使大聲喊著說:地與海並樹木,你們不可傷害,等我們印了我們神眾僕人的額。我聽見以色列人各支派中受印的數目有十四萬四千。

啟7:9此後,我觀看,見有許多的人,沒有人能數過來,是從各國、各族、各民、各方來的,站在寶座和羔羊面前,身穿白衣,手拿棕樹枝,

啟9:4 並且吩咐他們說,不可傷害地上的草和各樣青物,並一切樹木,惟獨要傷害額上沒有神印記的人。

問題:受印的數目只有十四萬四千人嗎?

6



# 獸的印

「他又叫眾人,無論大小貧富,自主的,為奴的,都在右手上,或是在額上,受一個印記。」(啟十三16)

受了獸的印記的人,表示他是屬獸的。在本書第十五章二節提到獸和獸的像並他名字數目,與及第十三章十七節所提獸印,獸名。可見屬獸之人身上也有獸的三個記號。所以受神印記和受獸印記是顯明對比。

在額上或在手上受了印記,表示被人容易看見。

我們的行動勝於雄辯。上帝看到人心,並相應地封上神的印。不服從的人也向上帝表明不服從的印就是獸的印。

如今你們若實在聽從我的話,遵守我的約,就要在萬民中作屬我的子民,因為全地都是我的。

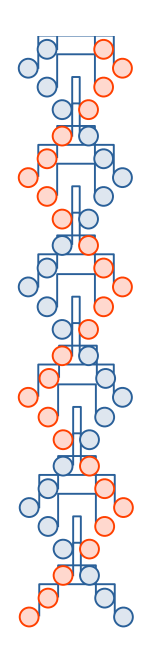
你們要歸我作祭司的國度,為聖潔的國民。這些話你要告訴 以色列人。(出埃及記 19:5-6)

我們不應該擔心敵基督或野獸的印記。相反,我們應該關注順服上帝和祂的教導和指示。如果我們順服,那麼我們就會在我們身上得到祂的印記,這將保護/隱藏我們免受敵人的任何攻擊。

# 兩個婦人的異象



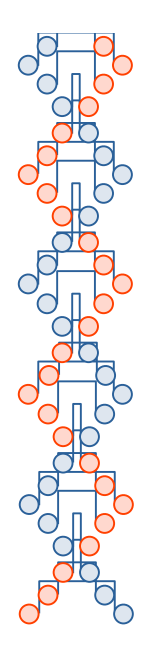




### 光明的婦人

啟示錄十二章一節說, 『天上現出大異象來, 有一個婦人身披日頭, 腳踏月亮, 頭戴十二星的冠冕。』這異象與約瑟在創世記三十七章的夢相符合。按照創世記三十七章九至十節, 日頭代表約瑟的父親, 月亮代表他的母親, 十一顆星代表他的十一個弟兄。所以原則上, 日頭、月亮和十二星合起來, 代表蒙神救贖之子民的全體。

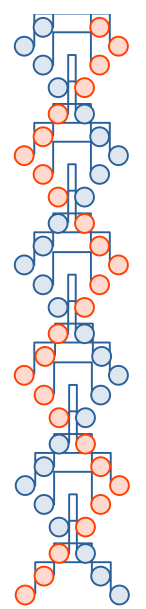
這婦人是靈意描述的婦人,屬天的婦人,是在天上現出的異象。因著這婦人是屬天的,不是屬地的,有學者說這婦人是指以色列民。然而,以色列民不是神屬天的子民,乃是祂屬地的子民。這婦人指的是有人類以來所有信神的子民,他們都是發光者。因此,她是光明的婦人,歷代以來一直照耀。著。



### 日頭月亮十二星

一種解釋。日頭代表神新約時代的子民。路加一章七十八節告訴我們,主耶穌第一次來的時候,日頭從高天臨到我們。新約時代是日頭照耀到地上的時代。這婦人身上主要部分披著日頭,指明這婦人的主要部分乃是新約時代的子民。十二星代表列祖。律法時代以前,列祖發光照耀,榮耀如星。婦人腳踏的月亮,代表神在律法時代的子民,而律法時代不是榮耀的。正如月亮返照太陽的榮耀,舊約時代也只是返照新約的榮耀。所以,月亮不在婦人的頭上,乃在她的腳下。

另一種解釋。有一个妇人身披日头代表神的荣光亦是披上真理, 脚踏月亮这里脚踏代表权柄月亮代表万事万物, 头戴十二星的冠冕代表12支派。 使徒 就是众圣徒



# 兩個翅膀

經文說,神就賜給這個婦人兩個翅膀。這個跟舊約出埃及就有密切的關係。

第一, 這裡提到曠野, 這也是出埃及的場景;

第二,出埃及記十九章第四節、申命記三十二章十一節都提到出埃及的時候,神就好像將百姓指在背上,如同鷹帶領他們離開一樣。

也就是說,當龍逼迫教會的時候,神的保護,就好像當年出埃及一樣,用鷹揹著這個教會,就是這個婦人離開,於是進入曠野。

個人解讀兩個翅膀即聖靈

### 曠野

出7:16 對他說:耶和華—希伯來人的神打發我來見你,說:容我的百姓去,好在曠野事奉我。到如今你還是不聽。

約6:31 我們的祖宗在曠野吃過嗎哪,如經上寫著說:他從天上 賜下糧來給他們吃。

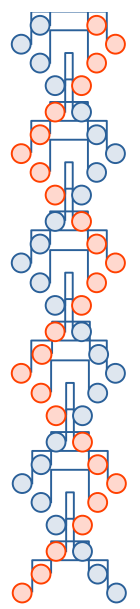
申29:5 我領你們在曠野四十年,你們身上的衣服並沒有穿破, 腳上的鞋也沒有穿壞。

路3:4 正如先知以賽亞書上所記的話,說:在曠野有人聲喊著

說:預備主的道,修直他的路!

路4:1 耶穌被聖靈充滿,從約但河回來,聖靈將他引到曠野,四十天受魔鬼的試探。

PR5:16 耶稣卻很到瞎野夫禮告。



# 逃到曠野

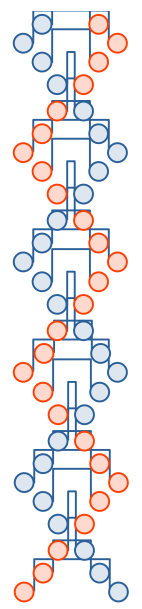
教會{門徒}是要逃到曠野的,必定要出埃及,過紅海,去到 迦南地。

Ekklesia (或ecclesia) 是希臘文,在新約中翻譯為"教會"。它來自ek,意思是"從和到"和kaleo,意思是與一群人從一個地方呼喚到另一個地方。就是分別為聖

這世界都是COEXIST共存,但基督徒乃是要分別出來。

1260天是3年半

請問神要祂的兒女到曠野,指的是什麼地方?



# 關於男孩有兩種不同解釋

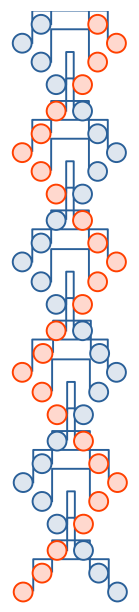
#### a.泛指"得勝者":

那得勝又遵守我命令到底的,我要賜給他權柄制伏列國;他 必用鐵杖轄管他們,將他們如同窰戶的瓦器打得粉碎,像我 從我父領受的權柄一樣。(啟示錄 2:26-27)

#### b.單指"主耶穌":

你必用鐵杖打破他們;你必將他們如同窰匠的瓦器摔碎。 (詩篇 2:9)

有利劍從他口中出來,可以擊殺列國。他必用鐵杖轄管他們 (啟示錄 19:15)



蛇就在婦人身後,從口中吐出水來,像河一樣,要將婦人沖去。地卻幫 助婦人,開口吞了從龍口吐出來的水。

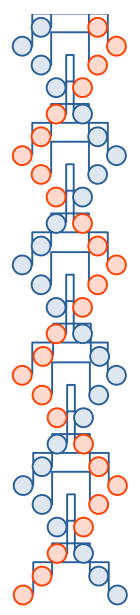
蛇也就是龍,要用口中的水來擊殺婦人,意思就是要用水把婦人沖走。這個只是一個象徵性的語言,意思是:蛇就是龍,用水要把婦人沖走,是一個出埃及異象的另外一個角度的描述。

在摩西的時代, 法老是用河水要殺害一切的男嬰, 所以這個河水的異象就在這裡運用了。蛇也要用同樣的殘害的方法, 如同當年出埃及的時候, 要把一切男嬰用水淹死一樣, 現在龍用同樣的方法, 要用水來淹死教會, 意思就是說要用牠們殘酷的手段消滅教會。

個人解讀:龍口中的水就是世俗、地開口吞了龍口中的水是指神的保護。

# 大淫婦 (啟十七1-6)



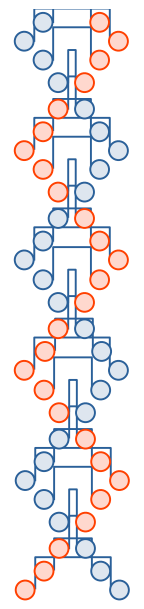


# 坐在眾水上的大淫婦(啟十七1-6)

這婦人被稱為大淫婦,代表撒但的作為和計劃。這大淫婦騎在朱紅色的獸上,她名叫「大巴比倫」(五節)作世上淫婦騎在朱經色的獸上,作世上淫婦和一切可憎之物的母。

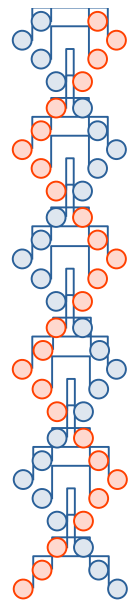
在第十七章末節:「你所看見的那女人,就是管轄地上眾王的大城。」故這淫婦與十八章所稱的大巴比倫城是三而一的。包括下列四特點:

- (1)是淫亂的,包括世上一切情慾的罪惡。
- (2)極盡奢華「穿著紫色和朱紅色的衣服,用金子、寶石、珍珠為妝飾。」
  - (3)與君王有關,君王是他利用的工具,用來統治世界。



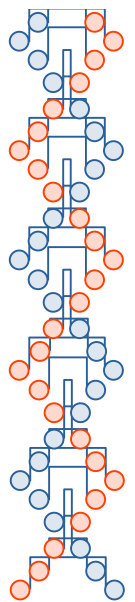
在古羅馬,淫婦的名字都寫在額上。這個大淫婦額上也寫著一個名字,一個很長的名字:「奧秘哉!大巴比倫,作世上的淫婦和一切可憎之物的母」。事實上,天使給約翰的信息十分詳盡,足以讓人悟出這個名字的真正含意。大巴比倫有意指所有錯誤的宗教。她是「衆淫婦」的母親,因為世上各種錯誤的宗教,這也包括一些自稱基督教的教派,就彷彿她的女兒,仿效她在屬靈方面肆意行淫。她也是「可憎之物」的母親,因為很多可憎的宗教習俗都源於她,比如崇拜偶像、通靈、占卜、占星、看手相、廟妓、以人為祭、縱酒狂歡吹捧假神,以及種種淫穢不堪的醜行等。

聖經把巴比倫描述為「耶和華手中的金杯,使全地喝醉」。 (耶利米書51:7) 巴比倫以武力征服鄰國,迫使列國喝下 耶和華憤怒的酒,叫他們像喝醉的人一樣軟弱無力。從這個 方面來說,她是耶和華所用的工具。另一方面,淫婦她服事



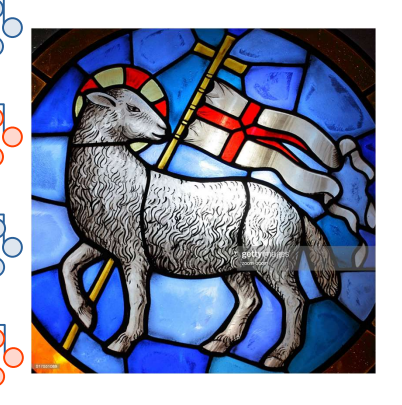
巴比倫淫婦被稱為"奧秘"意味著我們不能完全確定她的身份。然而,聖經確實給出我們一些線索。啟示錄 17:9 說,"智慧的心在此可以思想。那七頭就是女人所坐的七座山。"有學者將這段經文與羅馬天主教會聯繫在一起,因為在古代,羅馬城被稱為"七山上的城市"。然而,10 節繼續解釋,七座山代表七個國王或王國,其中 5 個已經降臨,一個正在,另一個即將到來。因此個人解讀,"巴比倫淫婦"不能只指羅馬。她是與七個敵擋神(或是神的子民)的帝國相聯繫而其中一個尚未來到。

啟示錄 17:15 把淫婦與"多民、多人、多國、多方"相關聯。 巴比倫淫婦會有很大的世界範圍內的影響力。 她將一次對世 界行使統治,因為她是"管轄地上眾王的大城"(啟示錄 17:18)。 然而,在某種程度上,敵基督者之下統治的將會以 仇恨轉向她並且毀滅她(啟示錄 17:16)。

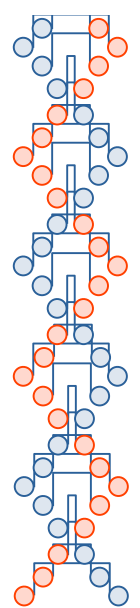


巴比倫淫婦是一個邪惡的世界體系,由敵基督者控制。地上的君王與她行淫亂,而且地上的居民"沉醉"於她的淫行。通常在聖經中,淫亂被用作比喻盲目崇拜和屬靈的不忠(例如,出埃及記34:16;以西結書6:9)。所以巴比倫淫婦可以是指虛假宗教系統,甚至可以是指世界的文化,就是世俗。她"喝醉了聖徒的血"(啟示錄17:6)這一事實顯示了她對真正虔誠之宗教的仇恨,而她可怕的死亡顯示了神對虛假的不虔誠之宗教的仇恨(16-17節)。

# 羔羊與龍







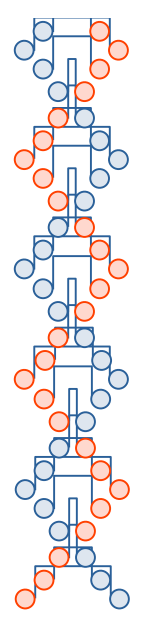
# 羔羊

羔羊:在啟示錄中,提到主耶穌時,多稱之為羔羊,表明他 是馴良順服,贖罪的。亦是大有能力權柄

啟5:6-8 我又看見寶座與四活物,並長老之中有羔羊站立,像是被殺過的,有七角七眼,就是神的七靈,奉差遺往普天下去的。這羔羊前來,從坐寶座的右手裡拿了書卷。他既拿了書卷,四活物和二十四位長老就俯伏在羔羊面前,各拿著琴和盛滿了香的金爐;這香就是眾聖徒的祈禱。

啟5:12 大聲說: 曾被殺的羔羊是配得權柄、豐富、智慧、能力、尊貴、榮耀、頌讚的。

啟6:16 向山和巖石說: 倒在我們身上吧! 把我們藏起來, 躲 避坐寶麻去的而日和主羊的分奴·



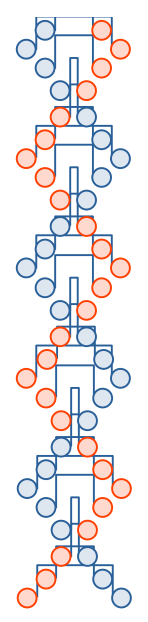
啟12:11 弟兄<mark>勝過他</mark>,是因羔羊的血和自己所見證的道。他們雖至於死,也不愛惜性命。

啟17:14 他們與羔羊<mark>爭戰</mark>,羔羊必勝過他們,因為羔羊是萬主之主、萬王之王。同著羔羊的,就是蒙召、被選、有忠心的,也必得勝。

啟19:7 我們要歡喜快樂,將榮耀歸給他。因為,羔羊<mark>婚娶</mark>的 時候到了;新婦也自己預備好了,

啟21:22-23 我未見城內有殿,因主神—全能者和羔羊<mark>為城的</mark> 殿。那城内又不用日月光照;因有神的榮耀光照,又有羔羊 為城的燈。

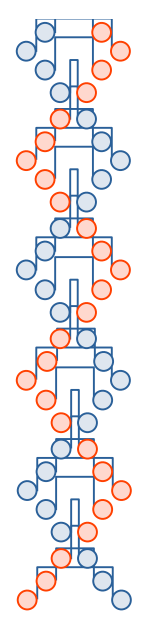
啟21:27 凡不潔淨的,並那行可憎與虛謊之事的,總不得進那城;只有名字寫在羔羊生命冊上的才得進去。



### 龍

龍:是撒但在啟示錄中主要的表現。在啟示錄中撒但有七個名字。

- (1)大龍——代表奧祕的權柄與能力。
- (2)古蛇——代表其狡猾。
- (3)魔鬼——代表其兇暴。
- (4)撒但——代表與神為敵。控告神的兒女。
- (5)迷惑者——引誘人遠離神。
- (6)亞巴頓——意即沈淪。
- (7)亞玻倫——意即毀滅。

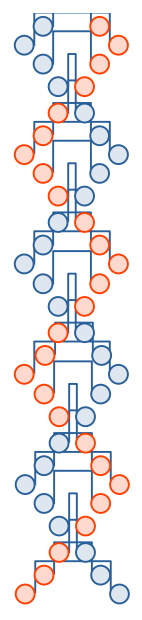


#### 龍口、獸口並假先知、神、基督與聖靈、

神的三位一體是聖父、聖子、聖靈;魔鬼也有假的三位一體,是一個龍、兩個獸,這龍是指撒旦。這獸有點像聖子,曾死傷,又好了。這裏出現的獸,有兩個角像羊羔,說話又像龍,是龍和子的代表;就像聖靈見證聖子基督,又見證聖父上帝。

《啟示錄》十三章12節,牠在頭—個獸面前,施行頭—個獸 所有的權柄,並且叫地和住在地上的人,拜那死傷醫好的頭 一個獸;

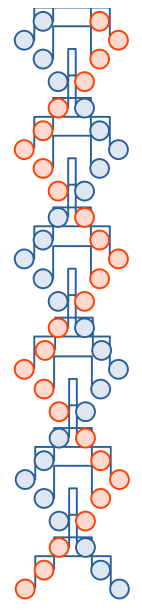
魔鬼總是以假亂真的。頭一隻獸學基督,像聖子一樣有所有的權柄;第二個獸則有頭一隻獸的一切權柄,牠的工作是讓人去敬拜頭—個獸,就像聖靈有聖子的權柄,能行神晴奇



#### 龍口、獸口並假先知

第六位天使把碗倒在伯拉大河上,河水就乾了,要給那從日出之地所來的眾王預備道路。我又看見三個污穢的靈,好像青蛙,從龍口、獸口並假先知的口中出來。他們本是鬼魔的靈,施行奇事,出去到普天下眾王那裡,叫他們在神全能者的大日聚集爭戰。那三個鬼魔便叫眾王聚集在一處,希伯來話叫做哈米吉多頓。

這裡講到龍口、獸口和假先知的口,末日決戰是一個假三位一體對抗真三位一體的戰爭。假三位一體的頭號人物就是撒旦, 啟示錄十二章稱牠為大紅龍, 又稱古蛇。第二號人物是敵基督, 啟示錄十三章稱牠為從海中上來的獸。第三號人物是假先知, 啟示錄十三章稱牠為從地中上來的獸。撒旦要對



龍是撒但本身,是第一位,獸是第二位。獸又分為二:第一位是政治的領袖,第二位是宗教領袖。第一獸是從海中上來(十三1),海是代表政治的變化翻騰。第二獸是從地中上來代表宗教界。宗教的領袖為第一獸作見證,意即宗教勢力與政治勢力聯合起來,最後龍便要操縱一切。第三位是污穢的靈,「我又看見三個污穢的靈,好像青蛙,從龍口,獸口並假先知的口中出來。」(啟十六13)

由此可知撒但的三位一體。其目的是摹倣神。撒但的戰術就是以假亂真。在摩西時代,術士在法老面前,摹倣摩西以杖變作蛇,使人混亂,使人敬畏神的心減少。

青蛙乃邪靈的表號,正如鴿子是聖靈的表號,青蛙的特點: (1)在聖經中屬於不潔之物(參利十一41~42),其本質是污穢的;(2)貼在地面跳動,其作工的對象是住在地上的人;(3)專吃弱小昆虫,其吞吃的對象是靈性軟弱的人;(4)不時呱呱大

# 這場爭戰包含了三方面的爭戰:

a.能力的爭戰。鬼魔的靈能施行奇事,所以能迷惑普天下的眾王,召聚牠們與神爭戰。啟示錄十二、十三章提到撒但使受到死傷的敵基督又活過來。世人就驚訝以為這是基督,因為牠傷重快死,居然又活過來,好像基督從死裡復活一樣。假先知甚至能夠像以利亞一樣,叫火從天降在地上,又叫敵基督的像能說話。難怪耶穌會說:「假基督、假先知,將要起來,顯大神蹟,大奇事。倘若能行,連選民也就迷惑了。」(太二十四24)

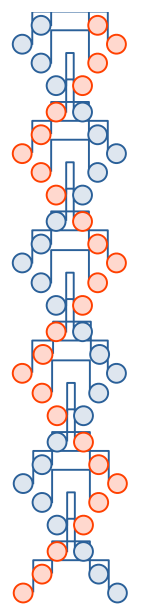
b.真理的爭戰。鬼魔施行奇事的目的,是要扭曲真理。今天後現代思潮裡最常聽到的一句話,就是這個世界沒有絕對的真理,只有相對的道理。有人批判基督教是最邪惡的宗教,空

# 新耶路撒冷城。大巴比倫城





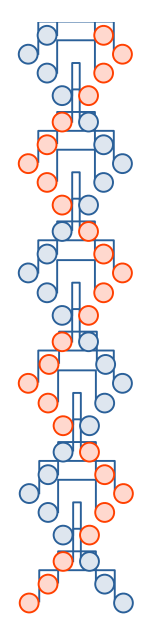




# 雙城記 (A Tale of Two Cities)

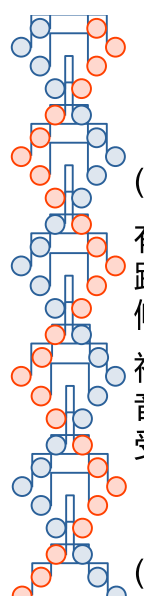
聖經的主題告訴我們,人建立巴比倫(Babylem)來反叛神,和神因愛世人而為人預備聖城,新耶路撒冷(New Jerusalem)。

以下是一篇雙城記對二個城所作的描述,作者為大氣科學博士,曾任美國太空署資深研究員,他將新耶路撒冷城和巴比倫城作了七個比較。



# (1) 平安vs.混亂

撒冷 (Salem) 是平安之意, 耶路撒冷 (Jerusalem) 意即平 安之城。聖經第一次出現撒冷這個名詞,是在創世記十四章 18節: 「又有撒冷王麥基洗德帶著餅和酒出來迎接,他是至 高神的祭司。」到新約的希伯來書七章1-3節再解釋清楚這位 撒冷王就是預表耶穌的王位:「這麥基洗德就是撒冷王,又 是至高神的祭司……他頭一個名繙出來就是仁義王,他又名 撒冷王,就是平安王的意思。他無父、無母、無族譜、 之始、無命之終,乃是與神的兒子相似。」約翰在啟示錄說 到將要出現的聖城新耶路撒冷,充滿平安和快樂: 見一個新天新地,因為先前的天地已經過去了,海也不再有 了。」(啟21:2) 「神要擦去他們一切的眼淚,不再有死亡,

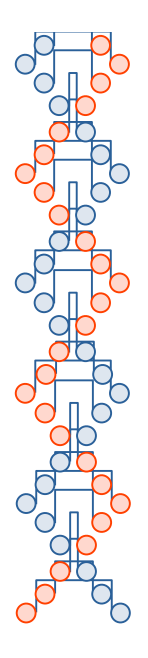


# (2) 真愛vs.災殃

有關聖城,約翰說它充滿真愛與合一,「我又看見聖城新耶 路撒冷,由神那裏從天而降,豫備好了就如新婦妝飾整齊等 候丈夫。」(啟21:2)

神勸我們要逃離巴比倫免受災殃:「我又聽見從天上有聲音,說我的民哪,你們要從那城出來,免得與他一同有罪,受他的災殃。」(啟18:4)

(3) 聖潔vs.邪淫



# (4) 神殿vs. 魔穴

有關聖城,約翰因神在該城親自臨在,故說,「我未見城內有殿,有主神全能者和羔羊為城的殿。」(啟21:22)

他又說, 「所以他們在神的寶座前, 晝夜事奉他…」 (啟 7:15)

至於巴比倫,則會傾倒毀滅,「他大聲喊著說,巴比倫大城傾倒了,傾倒了,成了鬼魔的住處和各樣汙穢之靈的巢穴,並各樣汙穢可憎之雀鳥的巢穴。」(啟18:2)

# (5) 神同在vs.無光、無聲

34

始龄分大四代那亩升佃岩日油的五

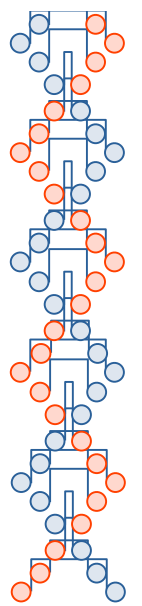
「华晴日去十設立外第

# (6) 生命vs. 毀滅

有關聖城,約翰說,「天使又指示我,在城內街道當中一道生命水的河明亮如水晶,從神和羔羊的寶座流出來。」(啟22:1)「在河這邊與那邊有生命樹,結十二樣果子,每月都結果子,樹上的葉子乃為醫治萬民。」(啟22:2)

相反的,巴比倫的特徵是毀滅和無果。「巴比倫哪,你所貪愛的果子離開了你,你一切的珍饈美味,和華美的物件,也從你中間毀滅,決不能再見了。」(啟18:14)

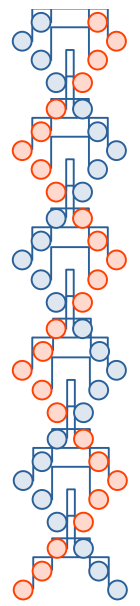
。(7) 祝福vs.刑罰



#### 基督。敵基督

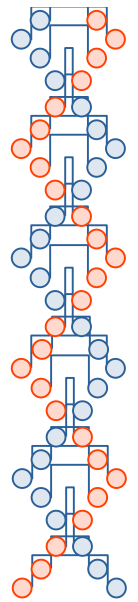
基督是閃族諸教中的術語,原意是「受膏者」; 古代以色列在國王即位時有將油倒在國王頭上的習俗,塗過油的國王稱為「受膏者」。在猶太教中,基督是「被神選定」的集祭司、先知和君王為一身的救世主。在基督教,基督成為拿撒勒人耶穌的專稱。

敵基督(antichrist,或譯作偽基督、假基督;至於「反基督」一詞,通常沒有「假基督」偽冒之義),意思是以假冒基督的身份來暗地裡敵對或意圖迫害真基督的一個或一些人物。



#### 猶太教中的基督

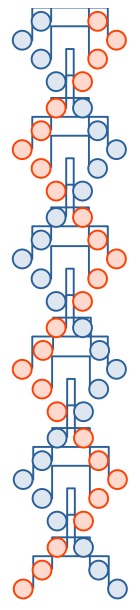
根據希伯來人的信仰傳統,被(其他人用油)膏立是一種特別宗教儀式,意思指被選立的人,例如:祭司、君王及先知是神所選定的。在某些場合下一些器具也被油膏抹,用以預備宗教儀式。受膏的重要性,是因為設立聖職(代表會眾到神面前贖罪)的需要,而得以強調。例如:『受膏的祭司要取些公牛的血帶到會幕』(利未記)。在希伯來聖經之中,被稱為「彌賽亞」的多人不是神,無神性含義。



# 伊斯蘭教中的基督

伊斯蘭教穆斯林稱耶穌基督為耶穌(爾撒),他是基督,即爾賽亞,更是一位早於穆罕默德的阿拉使者,儘管穆斯林相信耶穌是聖母瑪利亞所生,但他們不相信爾撒是上帝之子,他們也不相信耶穌死於十字架後復活,而是直接被阿拉升上天堂了。

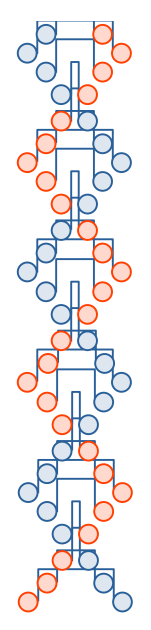
伊斯蘭傳統《聖訓》敘述爾撒會在世界末日時,由天國降臨俗世:恢復正義、摧毀各種異端、叛教者與假彌賽亞(敵基督)以及伊斯蘭教的敵人。



# 基督教中的基督

爾賽亞是《舊約聖經》中受膏者的意思,希臘文譯作基督。《舊約》時代的猶太人之中,只有三種職份才可以受膏,分別是君王,先知和祭司。不論在《舊約》或《新約》,只有耶穌同時兼備這三個身份,正因為耶穌是君王,是先知,也是祭司,所以耶穌就是真正的受膏者,也就是希臘文中基督的意思,故用來指代耶穌。

在《新約聖經》中,基督是指等候已久而來臨的救世主。聖靈如鴿子般降下,且有聲音被施洗約翰聽見,見證耶穌就是基督、就是舊約所有 神的子民素來所盼望的那位——彌賽亞。耶穌多次給他的門徒證明自己就是基督,並且在他受審時三次聲稱他就是基督。

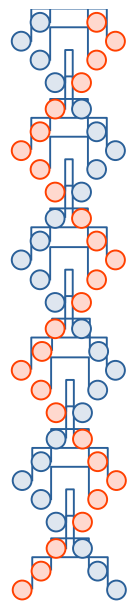


#### 敵基督

約一2:18 小子們哪,如今是末時了。你們曾聽見說,那敵基督的要來;現在已經有好些敵基督的出來了,從此我們就知道如今是末時了。

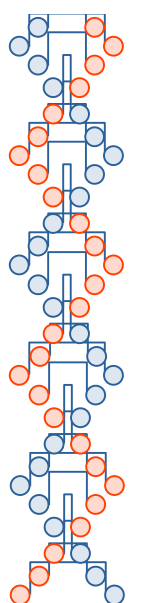
看來,約翰不只提及一個人,他說有不少基督敵人造成了公元1世紀的基督徒迫害,不是一個人、而是不少敵基督者組成一個階級。

「敵基督」的意思不光是敵擋基督,而是「替身基督」「山寨基督」,像是彌賽亞的替身,因此我們知道,替身基督會聲稱能夠給世人平安和保障,剛開始的時候會受到歡迎,因為他辦的到。聖經的啟示錄也說到,將來有一天,會有人接受撒旦所提供的職位,成為替身基督,並且撒旦會賜給他掌



在《聖經》的執筆者中,惟獨使徒約翰使用「敵基督者」一詞。在他所寫的其中兩封書信(約翰一書、二書)裏,「敵基督者」一詞的原文以單數和複數兩種形式出現,一共出現過五次。從這幾節經文可以看出,敵基督者說謊、欺騙人,一心要破壞信徒跟基督和上帝的關係。約翰勸誡徒說:親愛的弟兄啊,一切的靈,你們不可都信,總要試驗那些靈是出於神的不是,因為世上有許多假先知已經出來了。(約一4-1)

耶穌也曾經警告他的門徒要提防騙子,也就是要提防假先知。 他說:「他們到你們這裏來,外表打扮得像綿羊,裏面卻是兇 狠的狼。你們憑著他們的果實(即行為),就可以認出他們 來。」



# 敵基督 基督

有十個冠冕 (13:1)

冕 (19:12)

有褻瀆的名號 (13:1)

實、神之道、萬王之王

, 16)

使人拜魔鬼 (13:4)

(1:6)

曾受死傷卻好了 (13:3, 12, 14)

過, 現今活著 (5:6)

頭上有許多冠

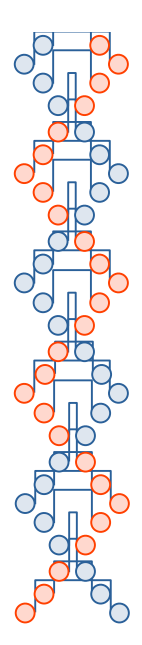
稱為誠信、真

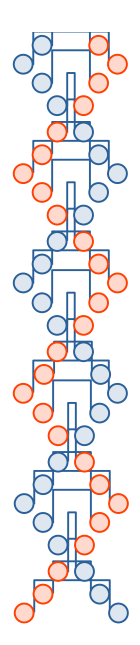
(19:11, 13

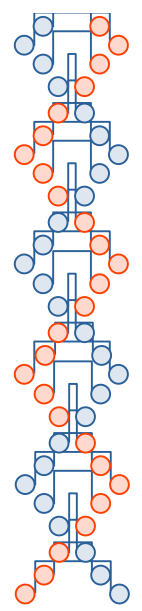
使人敬拜神

羔羊曾被殺

42



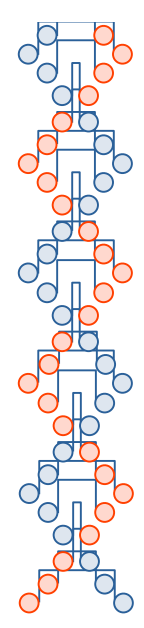




#### .十四萬四千見證人是誰,主要解釋有二:

#### .(1) 象徵法解釋

·代表約翰時代的信徒(如災後被提派),或歷世歷代信徒(如無干禧年派)。此解釋甚難與啟4:4的廿四長老協調,因廿四長老已在天上,這群人仍在地上。再且,此見解未能完善解釋為何要用以色列人來象徵外邦信徒,也未能解釋以色列人全家得救的民族意義。此外,設若他們代表歷世代的信徒,啟7:9~17所介紹的另一群信徒似是多此一舉。



.十四萬四千人中為何沒有但及以法蓮二支派?

·啟示錄7:4~8的名單沒有但及以法蓮兩支派在內,反而有約瑟及瑪拿西兩支派,何解?答 說有三:

.(1) 以法蓮支派附屬在約瑟支派內,因他們都是約瑟的兒子

·(2) 但支派是十二支派中首先拜偶像的(士 18:30~31),以法蓮也不例外(何4:17)。以色列人在北之但地及南之伯特。利,設立拜牛犢的祭壇(參王上12:29),使選民陷入崇偶的